# سرديات: في المطابقات النقدية: الأمثولة والتماهي

#### تمثل ثنائية (العمي/ البصيرة) الأنساق الكبرى الظاهرة والمضمرة في خطاب طه حسين النقدي. لقد أثر العمى بشدة في إنتاج خطاباته النقدية المغايرة. ومنها آليات المشافهة وتأثيراتها الأسلوبيّة في كتابته، والمبدأ الحواري الذيّ اعتمده في كتبه وفى سجالاته النقدية إلى التكرار وغيرها. لقد ألف طه حسين ثلاثة كتب عن أبي العلاء المعري هي: (تجديد ذكري أبي العلاء)، و(صوت أبي العلاء)، و(مع أبي العلاء في سجنه)؛ وهي مقاربات نقدية وصلت إلى حُدٌ «التَّماهي التام» مع أبي العلاء المعري من خلال تلك السرود الطباقيّة التي حرص طه حسين على إبرازها، وهو يفكك نقديا مجمل خطاب أبى العلاء المعرى الإبداعي والفكري. إنَّ مثل هذه المطابقات النقدية القائمة

على الأمثولة والتماهي تؤكّد تلك

المغايرة النقدية له؛ وهي مغايرة

نقدية تصدر عن ثنائية (العمي/ البصيرة) في مجمل خطابه لقّد مثَّل العمى المجاز الأكبر

في حياة طه حسين في عوالمه الذَّاتيَّة الشخصيَّة وفي مساراتهِ الأكاديميّة والثقافيّة الإبداعيّة. إنّ العمى بالنسبة إليه كان يعنى أنه «يحمل معه في كل مكان زنزانة سجن العمى المحمولة»، كما يقول خورخي لويس بورخيس. شكلت تجربة العمى الحدود والتخوم التي تفصل عوالمه عن الآخرين. لقد تماهي طه حسين إلى درجة المطابقة التامة مع أبي العلاء المعري في الجزء الأولُّ منَّ سيرته الذاتية (الأيام)، وفي كتبه النقدية التي نشرها في مسارات زمنية متباعدة: (تجديد ذكري أبي العلاء)، و (صوت أبي العلاء)، و (مع أبي العلاء في سجنه)؛ الأمر الذي يؤشِّر إلى امتداد علاقة التماهي لتمثل هذه العلاقة أليجوريا رمزية

الأولى (تجديد ذكرى أبي العلاء) صادرة عن منهجية تاريخيّة صارمة في التأريخ والشرح والتأويل في تتبع

العلاء في سجنه)، وسيتخفف كثيرًا من هذه الصرامة إلى درجة الانعتاق من عدة الناقد بما فيها من علميّة وصرامة منهجيّة. لقد توحّد طه حسين مع صوت أبي العلاء المعري إلى درجة المطابقة والانصهار معه في كتابه (صوت أبي العلاء) إذ يقول «أنَّا أجد في صوت أبي العلاء أعذب في النفس وأحب إلى القلب من

كبرى عند طه حسين الأكاديمي الناقد والأديب (العمى عورة، إحداثيات العزلة، الكتابة العمياء، والبلاغة العمياء، والانسحاب من وإذا كانت أطروحة طه حسين

زمنى لمسارات أبى العلاء المعري فإن طه حسين سيفارق هذه الروح العلمية النقدية الصارمة في كتابيه التاليين عن أبي العلاء المعري وهما (صوت أبي العلاء) و(مع أبي



د. ضياء عبدالله الكعبي

كلُ صوت ومن كلُ صدى». إنَّ الحب عند طه حسين من هذه الزاوية كما يذكر الناقد جابر عصفور في كتابه (المرايا المتجاورة، دراسة في نقد طه حسین) هو حالة تعرف على النذات، من خلال عمل أدبى يتحوّل إلى مرآة لها، وكلما ازداد

التى تعانيها عندما نجد صورتنا منعكسة في غيرنا، وهو اهتمام يؤكد تحوَّل العمل الأدبى في اللحظة المعرفية والنقدية للحب إلى مرآة لا تعكس سوى ما يوجد في اللحظةِ ذاتها، وليس ما يوجد خارجها. إنّ ثنائية الحب/الكره هي التي جعلت أبا طه حسين نقيضًا لبشار بن برد والمتنبي على السواء وقرينًا لأبي العلاء. إنَّ هذا الوعي الحاد بالعزلة هو الذي حوَّل كتَّاب (صوت أبي العلاء) إلى سيرة طه حسين الذاتية المقنعة والموازية إلى حدّ التماهي مع سيرة أبي العلاء الشخصيّة والإبداعيّة، ويتحوّل أبو العلاء في (مع أبي العلاء في سجنه) إلى أديب يتدفق حديث الحب الشجى

وفي (صوت أبي العلاء) نجد تلك

المفارقة النقدية التي مكنت الناقد

من أن يجد أصول الفلسفة العلائية

بأكملها في روايات كافكا.

هذا التعرف ازدادت نشوة هذه الأنا،

وشعرت بتلك البهجة النرجسية

لتستحضر تلك المحاورة المتخيّلة ىىن الناقد طه حسين والشاعر أبي العلاء المعرى، ويتحوّل السجن إلى مواز رمزي لكل ما يحول بين يفصل الناقُد والشاعر عن العالم في تلك التمثيلات الكنائية (الأليجورية الكبرى). لم تتسق علاقة طه حسين بالمعرى اتساقا نمطيًا وإحدًا، بل تباینت کلما مضی به العمر: من الكره الشديد إلى الإعجاب والحب المطلق إلى التوسط الرمزى الذى جعل الناقد يستولى على صوت أبي العلاء وينطق باسمه في سيرة ذاتية

وفي (مع أبي العلاء في

سجنه) تشتغل لعبة السّرد المتخيّل

تجترح فدوى مالطي دوجـلاس في (العمى والسيرة الذاتية، دراسة في كتاب الأيام لطه حسين) مصطلح (الكتابة العمياء)، و(الكتابة العمياء) لديها لا تعني ببساطة نسج تجربة بطل أعمى على الرغم

السيدة المتأبطة أحزانها

ما زالت تنتظر

بزوغ الفجر

کی تمسح

عن عمرها آثار الزمن

أيها المتخم بأوزار العمر

دع عنك كل حماقاتك

وابعد الأشباح التي تقيم

عند خاصرة المدن

هكذا أخبرنا الليل

حين غزل عباءته

من عيون الفتيات

اللاتي بكين حد التخمة

في عيد الحب

تعال کی تخفف عنها

كل ذلك الحزن

الذي زرعته

في خاصرة الوجع

تعال کی تمحو

تلك الصورة الباهتة

التي حبست

في مرايا الزمن

تعال وحلق بها

عند بساتين الروح

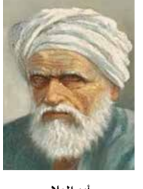
تعال ورتل أنشودة

واضحك ملء سعادتك

كالمجانين

الخلاص

المآتم



ويتبدل نهج (تجديد ذكرى أبي العلاء) بقواعده التاريخية لتحل محلها قواعد مغايرة لنهج مغاير في (مع المتنبي). وبعد أكثر من خمسة عقود على وفاته لا يزال طه حسين يشغل النقاد والباحثين في طبيعة خطابه النقدي المغاير.

أستاذة السَّرديات والنقد الأدبيّ الحديث المشارك كلية الآداب، جامعة البحرين.

## «انبجسس» للقاصس محمد خالد محمود . . تحليق في الحداثة مسرايسا السزمسن



الإبداعية قبل أن يستقر على

لونه ومدرسته المفضلة. فلم

يبدأ كِلاسيكياً ولا رومانسياً ولا

قصره السردي، من عتبة

عنوان وغلاف لم يوضعا

بشكل اعتباطي. فقد شكلا

معا أجمل عتبة نصية قدمت

المجموعة لمتلقيها أحسن

تقديم. ومع ذلك فإن تعانقهما

لم يخل من إرباك. فالعنوان

والصورة صمما بصورة تخلق

حالِة من الفضول والتشويق

معاً وإمعاناً في الدهشة، فاجأ

القارئ بإهداء مختلف وقائمة

بصرية، لجسم إنسان يشبه

عين الحياة، انبجست منها

قنوات كالأحبال السرية، هي

أقرب للوحة سوريالية، اتصلت

بعالم مكتظ من نفس نسيجها

المتشابك اللامتناهي نحو

فضاءات خارج إطارها السردي.

ريما هي أفكار متناقضة، أو رؤي

متلاطمة، أو مشاعر متفجرة.

يتدفق الإبداع من جوانب ذلك

الجسم المنتصب في شموخ

وبياض ناصع. وعندما نلتضت من

الجسم إلى العنوان، نجده

تربع أسفل الصورة، ليرسخ

حقيقة الانبجاس. فإن

لفظة «انبجس» تشي بأن

المجموعة هي أول الغيث،

وباكورة الأعمال. انبجست

نصوصها للتو من هذا الكيان

الإنساني وأعماقه اللامرئية.

من قاع عقله الواعى وغير

الواعى. فقد كشف العنوان

والغلاف عن ثنائي يخاطب

القارئ المتلقي، يكاد يفصح

عن طبيعة النصوص، وأسلوب

الكتابة وزاوية الرؤية والراوي

في هذه المجموعة. وقد عبرا

بصّدق عن تواشج مع مكنونات

لقبه هذا، ويولع بالنساء ويتمتع

بالكثير منهن، في غالبهن أرامل

ومطلقات، ما كان يعتبر في ذاك

الوقت تحصينا لهن وحماية من

ومن أجل أن يكشف لنا

الراوي ودواخله.

يحدق فينا الغلاف بصورة

محتويات صفرية صادمة.

أولجنا الكاتب إلى باحة

واقعيا صرفا.

بقلم: علي خميس الفردان .

عن لونه الحداثي، كسر قاعدةِ الأهداء المألوفة، فأسال مشاعره الرقراقة على ثلاث صفحات، ليهديها لأنثى أحبها (هوتك الروح)، إنما لم يفصح عن هوية تلك الأنثى ليصل صدى هذا الشعور لكل أنثى، بشرية أو معنويةٍ، ممن تستحق حبّه. فكان حباً روحياً مترفعاً عن المألوف والسائد بين شباب جيله. وليترجم صدق الإهداء، سلم أنثاه دفةً الكشف والاستطلاء، لتحوس فى خبايا قصصه الجامحة: «هذه أجنحتي حلقي بها كما

كما عمد إلى عنصر من عناصر الكتاب وأعمدته التقليدية الثابتة وهي «قائمة المحتويات»، فأزالها من طريق المتلقي، ليخلي له السبيل، يقطف من بستانه ما يشاء، دون تراتبية أو دليل مرشد. أو ليقول إن مجموعتي هذه ما إلا رواية قصصية متصلة، روحها أنا.

لقد أثار في فضول المتلقي سيلاً من التوقعات، لما سيستقبله في هذه المجموعة من مضاجآت. فتطالعك فرادة العناوين الداخلية، إذ لم يجعل لكل قصة عنوانا، بل ثلاثة عناوين شكلت لافتات كل واحدة تنبئك بخطاب مستفز، يصدمك ويزيد من حيرتك وفضولك. كأنه بهذه اللافتات قد رسم طريقا موجها يأخذ إليه المتلقي، حتى لا يضل طريقه، في فضاءاته الملتبسة. قبل أن تقرأ قصة اندثار على سبيل المثال، تنفتح لك بوابة كتب عليها عبارة: (اعلم أن روحك دائمًا معي، وأنك لا تتركني أبداً)، فيتبادر مفهوم الوحدة والضياع والاتكاء على روح الحبيب المهومة حولك.



عليها كلمة (عجز)، فيذهب بك إلى انقطاع الحيلة. ثم تقلب على لافتة ثالثة كتب عليها: (اندثار)، كمن يأخذك لخاتمة مأساوية في اللاشيء والتلاشي. هكذا تكتمل القصّة على عتباتها قبل أن تبدأ. أسلوب جديد، يجعل المتلقى يبنى منظومة من التوقعات تتنامى أو تنحسر عبر ثلاثة متوازية ومتكاملة قبل أن يبدأ قراءة النص. فيقيم توقعاته المتخيلة في ضوء حبكة وسردية ذلك النص.

علا صوت الراوي بضمير

المتكلم على أغلب قصص المجموعة، ففي قصة (دواخل لا أكثر) يفتتح القصة بعبارة «ستخبرني في أحد الأيام..»، وفى قصة (إغفال) يفتتح القصة بعبارة؛ «وسط هذا الهدوء المزعج أربعة أعمدة حولي». وفي قصة (إتشوو)؛ يفتتحها بعبارة «لم أظن يوما أنى سأكتب عن قطة». راو غير متسلط يعلم ما يرى ويسمع وما يجول في نفسه هو، بينما لا يعلم بما يجول في نفوس أو غاير نفسه. أسلوب حداثي انسجم مع طريقته السردية، والروِّي، متماهياً بين الهذيان،

في أوج عطائها روادا وأصواتا وتجارب ستظل صواري شامخة في بحور الشعر غيره أو ما خفي عن ناظره والحمال. ومن أبرز هؤلاء الشاعر على عبدالله خليفة والشاعر عبدالرحمن رفيع والشاعر الشيخ عيسى بن راشد التي قامت على تدفق الأفكار آل خليفة، ورغم توافقهم العميق في الافتتان بالطبيعة، فإن لكل واحد بأسلوب أقرب إلى تداعى منهم لونه الخاص ونكهته الخاصة الأفكار الضرويدي تارة، وماً التي تميز بها. عرف بتيار الوعى تارة أخرى، أصدر الشاعر والأديب على دون أن يبتعد كثيرا عن السردِ عبدالله خليفة ثلاثة دواوين في الشعر الواقعي الذي ألبسه لباسا العامى خلال مسيرته هى: (عطش حداثيا جميلاً. تأمل هذه النخيل) (عصافير المسا) (المعنى) الفقرة يصف فيها نفسه في والعديد من الدواوين باللغة الفصحى موقف هذياني: (ما خطب هذه وكان لبرنامجه الشهير عبر أثير إذاعة الجثة؟ توقعتُ أن تكون شاحبة البحرين (ظما الأوتار) الذي من خلاله لا لون فيها .. ربما هذا لون برز صوت الشعر العامي البحريني الاضمحلال.. تبدو هذه الجثة



شيء لا تعرف ماهيته، ولا تتعب نفسها لاكتشافه، فهي فقط تتمدد على هذه الأرضية الساردة.. هذه الحثة الغريبة

لغة السرد ارتضعت فوق من خلال الجمل الفعلية (تبدو هذه الحثة كأنها تنتظر

رغم خفوت حركة الشعر العامي

في الآونة الأخيرة، فإنها تركت لناً

تبدو شاحبة، أين تلاشى هدوؤها؟). كما أنه سرد أقرب إلى الشعرية.

الوصف المباشر، الذي يعرقل تدفق الزمن، مستعيضا بوصف متحرك في الزمن شيئاً)، (هذه الجثة الغريبة تبدو شاحبة). وكما أن قصص المجموعة لا تبدأ بوصف مباشر، فإنها تنتهي بنهايات غرائبية مثل: (أخرجتها من

حوضها ورميتها في القمامة، أصبح المكان يعمه الضجيج بعد أن رميت السمكة). وقد نجد أن القصص وإن رسمت لها نهاية، فإنها تتكامل

مع قصص أخرى في نفس السياق والموضوع، في صيغة أشبه بضصول روايــة. فضي هذه القصة يحلم أو يصاب بالهذيان، ليرى نفسه في القصة الثانية أنه في أجواءً العمل، وفي القصة الثالثة يغفو فيرى تفسه ممدداً في لمكتبة التي يعمل أمينا لها.. وفي النهاية تدرك من تلك الثلاثية القصصية الموجزة، أن كل المسألة أنه شخص مصاب بالهوس أو النسيان أو مريض بالنوم القسرى.

في مجموعة (انبجس)، كل شيء ينبجس وينبع من مكان ما من نفس الراوي، في مشاهد متماهية متداخلة أو موارية، يصورة حداثية معيرة عن حالة الراوي وما يدور بداخله وحوله، حيث تمتزج الحقيقة بالخيال، والواقع بالمتخيل، في توليفات قصصية جميلة للغاية، بعيدة عن التكلّف والنمطية

كاتب وشاعر بحريني



من قيامها بوظيفة النسخ هذه

ظاهريًا. (الكتابة العمياء)

تميل بطبيعتها إلى الإيحاء

بوجود شخصية فاقدة البصر

أو بتكوين نظرة هذه الشخصية

للعالم بينما توحى الكتابة

المبصرة بوجود شخصية قادرة

على الرؤية. إنَّ الصوت العقلاني

الصارم الشاك للناقد في كتابه

فى (الشعر الجاهلي) يتبدل

لبتحل محله صوت عاطفي

متعاطف مع هذا الشعر القديم

المسكين في (حديث الأربعاء)،

○ نص: حسن الموسوي.

أعشقها شاعرة أعشقها شاعرة تعشق البنفسج تطرز من ضحكتها معطفا قرمزيا أستربه عورة الأيام أعشقها شاعرة تربت على كتف قصائدي کی تتمرد کلماتی وتعانق الصمت صخب لا ينحنى للعاصفة أعشقها شاعرة تمرر على خرائط جسدي شحناتها المثيرة تصعقني بكل خفة

لأنتشى حد الثمالة

عند حدود شفاهها العطشى أعشقها شاعرة تبعث الحياة في أيامي المصابة بالصدأ تضمني بقوة وجع السنين لتمنح آهاتي تأشيرة عبور صوب جزر السكينة أعشقها شاعرة تعيدني إلى مساري كلما جذبتني الأفلاك إلى مداراتها أعشقها شاعرة تمنحني بركاتها كي ألج في غفلة من الزمن متاهات السعادة مثل شجرة استمدت عافيتها من أرضها المترعة بالخصوبة ولأنها شاعرة فقد فتحت أمامي طرقات الأمل ولسان حالي يردد أنت أرض ضيقة

روائي وكاتب من العراق

فکیف کنت لی

كل تلك الروابي الفسيحة.

#### رواد حركة الشعر العامي الحديث في البحرين:

## الشاعر علي عبدالله خليفة وقصيدته الواقعة بين الفصحي واللهجة الدارجة «١»



○ بقلم: خليفة اللحدان.

بشكل ملفت وجذاب واحتضن العديد من الأصوات الواعدة التي أخذت مكانتها في الساحة الشعرية فيما بعد، فقد تميزت أشعار الشاعر على عبدالله خليفة بعذوبة كلماته المنتقاة





على عبدالله خليفة.

والمكتنزة بالرموز والرؤى والخيال، ومد جسور اللغة الفصحي في نسق اللهجة العامية لتضفى عليها مقومات الحياة واستمرارها على الرغم من غوصها في البيئة المحلية فالشاعر

بل تحفر في داخله نهرا عميقا من المعاناة فحين يتدفق ذلك النهر يوقظ الأشجار والبراعم والزهور، يحرض الطيور يعيد للروح الصفاء والسكينة والاتزان. تتميز القصيدة لدى الشاعر بوحدة الموضوع وهيكلها المسبوك بحيث تحتل القصيدة عنده، فلو حذف

أى فقرة أو كلمة منها تترك فراغا ملحوظا في الهيكل العام للقصيد. تتميز القصيدة بلهجة وسطى بين الفصحى واللهجة الدارجة لتكون ... سهلة الوصول للمتلقي.

لا تمر عليه الأشياء والأحداث عبثا

الأفتتان بالطبيعة-الشاعر ابن بيئته كما يقال- حتى أنه لم يترك ي مفردة فيها إلا انسابت في ثنايا قصائده لتضفي عليها روحا من الشفافية الجميلة الخلابة التي تأسر

القديمة ودفعها الى فضاءات جديدة لم يتطرق لها الموال من قبل، وتحريرها من الصيغة المعهودة للموال. استخدام الرمز ليضيف بعدا جديدا معاصرا لم تعهده القصيدة من قبل لتزداد تكثيفا وايحاء لنسق

القصيدة الحديثة

النفس وتتغلغل في حنايا الوجدان.

تطوير بنية الموال الشعبي

وعى الشاعر المبكر بقيمة الكلمة النابعة من وجدان المجتمع وتوظيفها ودورها الفاعل في رفد الحياة الثقافية في المجتمع. هذه هي أهم السمات الفنية

الواضحة الجّلية وليست كلها التي تميزت بها تجربة الشاعر المبدع علي عبدالله خليفة لتكون من أهم المنابع الدافئة المتدفقة للشعر عموما والشعر العامي خاصة.

### ركن المكتبة:

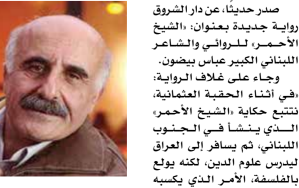
#### إصدارات ثقافية..

Y4HY4ALSTRAWI@GMAIL.COM

إعداد: يحيى الستراوي



## «الشيخ الأحمر» للروائي والشاعر اللبناني عباس بيضون



عباس بيضون.

-يعود الشيخ الأحمر إلى



صدر حديثا

كأنها تنتظر شيئا، أو تتوق إلى

بلدته ليواصل حياته في خدمة الدين على طريقته، وقد تزوج وتصحبهم شقيقة زوجته «عاصمة» التي تتحول تتدريجيا

الزوجة، يضع العلاقة بين عبد الحسين وعاصمة على المحك، ويضع كلاهما أمام اختبارات معقدة وحساسة. -تستلهم الـروايـة التـاريـخ لتلقى العديد من الأسئلة المعاصرة عن الدين والحرية والحب والخيانة والجسد، ليبدو

لتصبح سيدة البيت. لكن رحيل

الحاضر وكأنه استمرار للتاريخ، وليبدو الماضي وكأنه لا يغادرنا قط. ويظهر السؤال الأعمق أين نحن من ذلك كله؟ هل الحاضر هو قفزة من الماضي أم هو عود مثابر لأصل متجدد»؟!

في مدينة مكناس (المغرب) رواية جديدة للكاتب والباحث المغربى الدكتور نور الدين محقق، بعنوان «أوراق كاتب في باريس»، وهي رواية تجمع بين فن السيرة الذاتية من جهة وفن الرحلة من جهة أخرى، وقد سبق للكاتب أن أصدرها متسلسلة في الصحافة الثقافية المغربية، متبعا في ذلك خطى كتاب معروفين مثل الكاتب الفرنسي بلزاك والكاتب المصري نجيب محفوظ. والجدير بالذكر أن هذه الرواية تأتي بعد روايته السابقة عن مدينة باريس التي نشرها عام ٢٠١٢، وحملت عنوان

صدرت حديثا عن دار «دفاتر الاختلاف»

في المشهد الثقافي العربي. وورد في كلمة الغلاف الأخير للرواية: «يمكن اعتبار السيرة الرحلية الروائية «أوراق

«إنها باريس يا عزيزتي» وخلفت أصداء عديدة

نور الدين محقق امتدادا بشكل من الأشكال لروايته السابقة حول مدينة باريس والتي حملت عنوان «إنها باريس يا عزيزتي»، لكنهاً تختلف عنها من حيث الصياغة الفنية، ومن حيث نوعية الأحداث الموجودة فيها. ذلك أن هذه السيرة الرحلية الروائية وهي تُكتب بصيغة السيرة الذاتية عبر عملية توظيف ضمير المتكلم، تسعى إلى خلق إيهام فني يدفع بالقارئ إلى اعتبار أن سارد هذه الرواية هو الكاتب الواقعي لها، وأنه لا يعدو أن يكون قد جعل من الوقائع التي عاشها بالفعل وقائع روائية بامتياز. إنها نفس اللعبة السردية التي نجد صداها عند كبار الكتاب العالميين مثل أرنست همنغواي وهنري ميللر وبول أوستر



كاتب في باريس» للكاتب الروائي المغربي